
Índice

Prefácio, de Danielle Allen	 i

Introdução, de Margaret Canovan	 xi

A Condição Humana

Prólogo	 3

I. A Condição Humana	 9
1.	A Vita Activa e a Condição Humana	 9
2.	A Expressão Vita Activa	 14
3.	Eternidade versus Imortalidade	 20

II. As Esferas Pública e Privada	 25
4.	O Homem: Animal Social ou Político	 25
5.	A Polis e a Família	 31
6.	A Ascensão do Social	 41
7.	A Esfera Pública: o Comum	 54
8.	A Esfera Privada: a Propriedade	 63
9.	O Social e o Privado	 72

10.	A Localização das Actividades Humanas	 78

III. Labor	 85
11.	«O Labor do Nosso Corpo e o Trabalho das Nossas Mãos»	 86
12.	O Carácter de «Objecto» do Mundo	 100



13.	Labor e Vida	 103
14.	Labor e Fertilidade	 108
15.	A Privacidade da Propriedade e da Riqueza	 117
16.	Os Instrumentos do Trabalho e a Divisão do Labor	 126
17.	Uma Sociedade de Consumidores	 135

IV. Trabalho	 145
18.	A Durabilidade do Mundo	 145
19.	Reificação	 148
20.	Os Instrumentos e o Animal Laborans	 154
21.	Os Instrumentos e o Homo Faber	 163
22.	O Mercado de Trocas	 169
23.	A Permanência do Mundo e a Obra de Arte	 178

V. Acção	 187
24.	A Revelação do Agente no Discurso e na Acção	 188
25.	A Teia de Relações e as Histórias Humanas	 194
26.	A Fragilidade dos Negócios Humanos	 201
27.	A Solução Grega	 205
28.	O Espaço da Aparência e o Poder	 212
29.	O Homo Faber e o Espaço da Aparência	 221
30.	O Movimento Operário	 226
31.	A Tradicional Substituição da Acção (Acting) pela Fabricação 
	 (Making)	 234
32.	A Acção como Processo	 245
33.	A Irreversibilidade e o Poder de Perdoar	 251
34.	A Imprevisibilidade e o Poder da Promessa	 259

VI. A Vita Activa e a Era Moderna	 265
35.	A Alienação do Mundo	 265
36.	A Descoberta do Ponto de Vista Arquimédico	 275
37.	Ciência Universal vs. Ciência Natural	 286
38.	O Advento da Dúvida Cartesiana	 292
39.	A Introspecção e a Perda do Senso Comum	 299
40.	A Actividade de Pensar e a Concepção Moderna do Mundo	 304
41.	A Inversão de Posições entre a Contemplação e a Acção	 309
42.	A Inversão na Vita Activa e a Vitória do Homo Faber	 315



43.	A Derrota do Homo Faber e o Princípio da Felicidade	 326
44.	A Vida como Bem Supremo	 335
45.	A Vitória do Animal Laborans	 342

Agradecimentos	 349



Prólogo

Em 1957, um objecto terrestre, feito pela mão do homem, foi lan‑
çado para o Universo, onde durante algumas semanas girou em redor 
da Terra segundo as mesmas leis de gravitação que governam o movi‑
mento dos corpos celestes — o Sol, a Lua e as estrelas. É verdade que 
o satélite artificial não era nem lua nem estrela; não era um corpo ce‑
leste que pudesse prosseguir na sua órbita circular por um período de 
tempo que para nós, mortais limitados ao tempo da Terra, durasse uma 
eternidade. Ainda assim, pôde permanecer nos céus durante algum 
tempo; e lá ficou, movendo‑se no convívio com os astros como se es‑
tes o houvessem provisoriamente admitido na sua sublime companhia.

Este acontecimento, que, em importância, ultrapassa todos os ou‑
tros, até mesmo a desintegração do átomo, teria sido saudado com 
a mais pura alegria não fossem as suas incómodas circunstâncias 
militares e políticas. O curioso, porém, é que essa alegria não foi 
triunfal; o que encheu o coração dos homens que, agora, ao ergue‑
rem os olhos para os céus, podiam contemplar uma das suas obras 
não foi orgulho nem assombro perante a enormidade da força e da 
proficiência humanas. A reacção imediata, expressa espontaneamen‑
te, foi alívio ante o primeiro «passo para libertar o homem da sua 
prisão na terra». E essa estranha declaração, longe de ter sido o lapso 
acidental de algum repórter norte‑americano, reflectia, sem o saber, 
as extraordinárias palavras gravadas há mais de vinte anos na lápide 
funerária de um dos grandes cientistas da Rússia: «A humanidade 
não permanecerá para sempre presa à terra.»



4 Hannah Arendt

Há já algum tempo que este tipo de sentimento se vem tornando 
comum; e mostra que, em toda a parte, os homens não tardam a 
adaptar‑se às descobertas da ciência e aos feitos da técnica, e, pe‑
lo contrário, estão décadas à sua frente. Neste caso, como noutros, 
a ciência apenas realizou e afirmou aquilo que os homens tinham 
antecipado em sonhos — sonhos que não eram loucos nem ocio‑
sos. A novidade foi apenas que um dos jornais mais respeitáveis dos 
Estados Unidos levou finalmente à primeira página aquilo que, até 
então, estivera relegado para o reino da literatura de ficção científica, 
tão destituída de respeitabilidade (e à qual, infelizmente, ninguém 
deu até agora a atenção que merece como veículo dos sentimentos 
e desejos das massas). A banalidade da declaração não deve obscu‑
recer o facto de ela ser de facto extraordinária, pois, embora os cris‑
tãos tenham chamado a esta terra «vale de lágrimas» e os filósofos 
tenham visto o próprio corpo do homem como a prisão da mente e da 
alma, ninguém na história da humanidade havia alguma vez conce‑
bido a terra como prisão para o corpo dos homens nem demonstrado 
tanto desejo de ir, literalmente, daqui à Lua. Devem a emancipação 
e a secularização da era moderna, que tiveram início com um afasta‑
mento, não necessariamente de Deus, mas de um deus que era o Pai 
dos homens no céu, terminar com um repúdio ainda mais funesto de 
uma terra que era a Mãe de todos os seres vivos sob o firmamento?

A  Terra é a própria quinta‑essência da condição humana e, ao 
que sabemos, a sua natureza pode ser singular no Universo, a única 
capaz de oferecer aos seres humanos um habitat no qual eles con‑
seguem mover‑se e respirar sem esforço nem artifício. O artifício 
humano do mundo separa a existência do homem de todo o ambiente 
meramente animal; mas a vida, em si, permanece fora desse mundo 
artificial, e através da vida o homem permanece ligado a todos os 
outros organismos vivos. Recentemente, a ciência tem‑se esforçado 
por tornar «artificial» a própria vida, por cortar o último laço que faz 
do próprio homem um filho da natureza. O mesmo desejo de fugir 
da prisão terrena manifesta‑se na tentativa de criar a vida numa pro‑
veta, no desejo de misturar, «sob o microscópio, o plasma seminal 
congelado de pessoas comprovadamente capazes a fim de produzir 
seres humanos superiores» e «alterar[‑lhes] o tamanho, a forma e a 



A Condição Humana 5

função»; e talvez o desejo de fugir à condição humana esteja presen‑
te na esperança de prolongar a duração da vida humana para além do 
limite dos cem anos.

Esse homem futuro, que segundo os cientistas será produzido em 
menos de um século, parece motivado por uma rebelião contra a 
existência humana tal como nos foi dada — um dom gratuito vindo 
do nada (secularmente falando) —, que ele deseja trocar, por assim 
dizer, por algo produzido por ele mesmo. Não há razão para duvi‑
dar de que sejamos capazes de realizar essa troca, tal como não há 
motivo para duvidar da nossa actual capacidade de destruir toda a 
vida orgânica da Terra. A questão é apenas a de saber se desejamos 
usar nessa direcção o nosso novo conhecimento científico e técni‑
co — e esta questão não pode ser resolvida por meios científicos: é 
uma questão política de primeira grandeza, e, portanto, não deve ser 
decidida por cientistas profissionais nem por políticos profissionais.

Embora tais possibilidades pertençam ainda a um futuro muito 
remoto, os primeiros efeitos colaterais dos grandes triunfos da ciên‑
cia já se fizeram sentir sob a forma de uma crise dentro das próprias 
ciências naturais. O problema tem que ver com o facto de que as 
«verdades» da moderna visão científica do mundo, embora possam 
ser demonstradas em fórmulas matemáticas e comprovadas pela tec‑
nologia, já não se prestam à expressão normal da fala e do raciocí‑
nio. Quem quer que procure falar conceptual e coerentemente dessas 
«verdades» emitirá frases que serão «talvez não tão desprovidas de 
significado como um “círculo triangular”, mas muito mais absurdas 
que “um leão alado”» (Erwin Schrödinger). Ainda não sabemos se 
esta situação é definitiva; mas pode vir a suceder que nós, criatu‑
ras humanas que nos pusemos a agir como habitantes do Universo, 
jamais cheguemos a compreender, isto é, a pensar e a falar sobre 
aquilo que, no entanto, somos capazes de fazer. Neste caso, seria 
como se o nosso cérebro, condição material e física do pensamen‑
to, não pudesse acompanhar o que fazemos, de modo que, de agora 
em diante, necessitaríamos realmente de máquinas que pensassem e 
falassem por nós. Se realmente for comprovado esse divórcio defi‑
nitivo entre o conhecimento (no sentido moderno de know‑how) e o 
pensamento, então passaremos, sem dúvida, à condição de escravos 



6 Hannah Arendt

indefesos, não tanto das nossas máquinas como do nosso know‑how, 
criaturas desprovidas de raciocínio, à mercê de qualquer engenhoca 
tecnicamente possível, por mais mortífera que seja.

Contudo, mesmo que deixemos de lado estas últimas e ainda in‑
certas consequências, a situação criada pelas ciências tem grande 
significado político. Sempre que a relevância do discurso entra em 
jogo, a questão torna‑se política por definição, pois é o discurso que 
faz do homem um ser político. Mas, a seguirmos o conselho, que 
ouvimos com tanta frequência, de ajustar as nossas atitudes cultu‑
rais ao estado actual de realização científica, adoptaríamos sem dú‑
vida um modo de vida no qual o discurso não teria sentido. Pois 
actualmente as ciências são forçadas a adoptar uma «linguagem» de 
símbolos matemáticos que, embora originalmente destinada a abre‑
viar afirmações enunciadas, contém agora afirmações que de modo 
algum podem ser reconvertidas em palavras. O  motivo pelo qual 
talvez seja prudente duvidar do julgamento político de cientistas en‑
quanto cientistas não é, em primeiro lugar, a sua falta de «carácter» 
— o facto de não se terem recusado a criar armas atómicas — nem a 
sua ingenuidade — o facto de não terem compreendido que, uma vez 
criadas tais armas, eles seriam os últimos a ser consultados quanto 
ao seu emprego —, mas precisamente o facto de que habitam um 
mundo no qual as palavras perderam o seu poder. E tudo o que os 
homens fazem, sabem ou experimentam só tem sentido na medida 
em que pode ser discutido. Haverá talvez verdades que ficam além 
da linguagem e que podem ser de grande relevância para o homem 
no singular, isto é, para o homem que, seja o que for, não é um ser 
político. Mas os homens no plural, isto é, os homens que vivem e 
se movem e agem neste mundo, só podem experimentar o significa‑
do das coisas por poderem falar e ser inteligíveis entre si e consigo 
mesmos.

Mais próximo e talvez igualmente decisivo é outro acontecimen‑
to não menos ameaçador: o advento da automação, que dentro de 
algumas décadas provavelmente esvaziará as fábricas e libertará a 
humanidade do seu fardo mais antigo e mais natural, o fardo do tra‑
balho e da sujeição à necessidade. Mais uma vez, trata‑se de um as‑
pecto fundamental da condição humana; mas a rebelião contra esse 



A Condição Humana 7

aspecto, o desejo de libertação das «fadigas e penas» do trabalho, é 
tão antigo como a história de que se tem registo. Por si, a isenção do 
trabalho não é novidade: já foi um dos mais arraigados privilégios de 
uma minoria. Neste segundo caso, parece que o progresso científico 
e as conquistas da técnica serviram apenas para a realização de algo 
com que todas as eras anteriores sonharam e nenhuma pôde realizar.

Mas isto é assim apenas na aparência. A era moderna trouxe con‑
sigo a glorificação teórica do trabalho, e resultou na transformação 
efectiva de toda a sociedade numa sociedade operária. Assim, a rea‑
lização do desejo, como sucede nos contos de fadas, acontece num 
momento em que só pode ser contraproducente. A  sociedade que 
está para ser libertada dos grilhões do trabalho é uma sociedade de 
trabalhadores, uma sociedade que já não conhece essas actividades 
superiores e mais importantes em benefício das quais valeria a pena 
conquistar essa liberdade. Dentro desta sociedade, que é igualitá‑
ria porque é próprio do trabalho nivelar os homens, já não existem 
classes nem uma aristocracia de natureza política ou espiritual da 
qual pudesse ressurgir a restauração das outras capacidades do ho‑
mem. Até mesmo presidentes, reis e primeiros‑ministros concebem 
os seus cargos como tarefas necessárias à vida da sociedade; e, entre 
os intelectuais, somente alguns indivíduos isolados consideram ain‑
da o que fazem em termos de trabalho, e não como meio de ganhar 
o próprio sustento. O que se nos depara, portanto, é a possibilidade 
de uma sociedade de trabalhadores sem trabalho, isto é, sem a única 
actividade que lhes resta. Certamente nada poderia ser pior.

Este livro não oferece resposta a estas preocupações e perplexida‑
des. As respostas são dadas diariamente no âmbito da política prá‑
tica, sujeitas ao acordo de muitos; jamais poderiam basear‑se em 
considerações teóricas ou na opinião de uma só pessoa, como se se 
tratasse de problemas para os quais só existe uma solução possível. 
O que proponho nas páginas que se seguem é uma reconsideração 
da condição humana à luz das nossas mais novas experiências e dos 
nossos temores mais recentes. É óbvio que isto requer reflexão; e a 
irreflexão — a imprudência temerária ou a irremediável confusão 
ou a repetição complacente de «verdades» que se tornaram triviais 
e vazias — parece ser uma das principais características do nosso 


